

Asociación de Amisos de los Caminos DE SANTÍAGO DE GUÍPÚZCOA

Esta edición ha sido presentada con el apoyo del Ayuntamiento de San Sebastián



### LAVS DEO

La edición original la componen 397 ejemplares del 1 al 397
Ejemplar nº

# Actividades Jacobeas

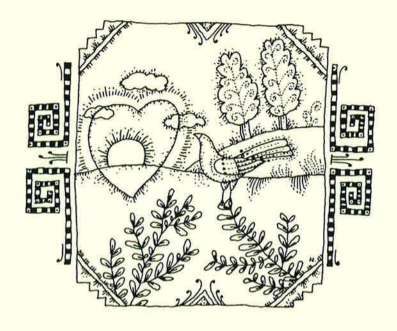
Y

Caminos del Espíritu

Otoño 1997 nº 29

# **Nuevos Socios**

| 380 | MANUEL PIÑEIRO    | USURBIL       |
|-----|-------------------|---------------|
| 381 | ESTHER ESTREMO    | PASAJES       |
| 382 | FELISA DE LEMA    | PASAJES       |
| 383 | ARANTXA HUARTE    | SAN SEBASTIÁN |
| 384 | ARACELI RODRÍGUEZ | RENTERÍA      |
| 385 | HAROA SUAREZ      | RENTERÍA      |
| 386 | MIKEL ETXEBERRIA  | SAN SEBASTIÁN |
| 387 | PILAR IZQUIERDO   | SAN SEBASTIÁN |



Proponemos como ideal: La búsqueda de lo bueno, lo verdadero y lo bello.

### Seamos Tolerantes

Nos guste o no nos guste, el Camino de Santiago, en cuanto a las personas que lo "hacen", es relativamente un fiel reflejo de la sociedad actual, en la que es indudable ha cambiado la jerarquía de valores por los que nos hemos venido conduciendo.

Consideramos también que, qué duda cabe, cada día tenemos más diferencias de edad con las gentes que lo recorren, especialmente con los jóvenes, nuchas de las veces ciclistas.

Ya con la venida del Papa el año 1989, se puso de moda realizar pequeñas etapas, incluso de fin de semana, lo que ahora se ha convertido en una práctica muy normal.

Somos conscientes de que en el Camino no nos encontramos muchos peregrinos, pero, por el contrario, los albergues están a tope.

Hemos podido comprobar cómo los peregrinos utilizan los coches de apoyo, hacen auto-stop, se desplazan con los autobuses de línea, hacen una "degustación" del Camino, realizando algunos tramos que les resultan más interesantes andando y el resto con coche, y otra serie de fórmulas que nosotros, los "veteranos", no las consideramos ortodoxas.

Incluso, creo que miramos un poco por encima del hombro a los ciclistas, como si fueran peregrinos de segunda categoría, y, de hecho, así los venimos tratando, con horarios más tardíos para acogerlos en los albergues, aún reconociendo que, acaso, muchos de los que han llegado con mochila, no han venido andando por el Camino.

Queremos que todas las gentes que hacen el Camino de Santiago lo hagan con el mismo espíritu con que nosotros lo hicimos la primera vez; nos molesta la masificación, no vemos con buenos ojos que esa serie de personas que se encuentran a la vera del Camino, a los que casi se les dijo que todos sus problemas económicos se les solucionarían con el Camino de Santiago, traten de ganarse unas pesetas merced a su trabajo, instalando unos albergues en los que se cobre.

La verdad es que de muchos de los problemas actuales somos nosotros los responsables, ya que estamos compitiendo para ver quién instala

#### Seamos Tolerantes

mejores servicios en los albergues, y después nos quejamos de que muchas de las personas que hacen el Camino, son unos turistas.

Si nuestros albergues fueran sencillos y austeros, por lo menos evitaríamos parte de la picaresca actual, y, por tanto, muchos de los problemas que se nos plantean y esa obsesión de llegar pronto para tener una cama o litera.

Esta serie de reflexiones debe conducirnos a darnos cuanta de una vez de que el Camino es de todos, que somos miembros de una sociedad con unas formas muy determinadas de vivir, y que si bien es cierto que el comportamiento en nuestra vida ordinaria es, pongamos que normal, y que cuando vamos de peregrinos, mejora, no todos somos unos santos.

Tenemos que ser mucho más tolerantes, especialmente con los ciclistas que, ciertamente, lo tienen bastante difícil para hacer las clásicas trampas que sí hacen los peregrinos de mochila, salvo la de los coches de apoyo, que hoy muchos llevan.

Tenemos que ser mucho más flexibles con los horarios y con nuestros comportamientos, no discriminando a nadie, y, sabiendo que tendremos sitio más que suficiente en el albergue, no deberíamos hacer distinciones con los peregrinos, sean de a pie o ciclistas.

En definitiva, tenemos que aceptar que el camino ha cambiado, al igual que nuestra sociedad, y que nos resultará mucho más fácil cambiarnos nosotros mismos y aceptarlo como es, que intentar cambiar la forma de conducirse de los peregrinos.

Y si aún así no estamos conformes, tenemos por último una solución muy aconsejable: parar lo mínimo en los albergues, durmiendo en el campo al aire libre, evitándonos de esa forma los clásicos problemas de falta de espacio y de los "turistas".

Estamos todavía a tiempo de mentalizarnos y prepararnos para cuando llegue la avalancha del próximo Año Santo, que además, por ser fin de milenio, nos puede arrollar si no lo tomamos con calma.

Fernando Imaz (Presidente)

### Punto de Encuentro

La cueva de San Adrián, su calzada, su ermita, su singular paraje, la importancia que tuvo en el gran camino que unía Europa con Castilla, fue el punto para encontrarse los amigos del Camino de Santiago de Álava, La Rioja, Guipúzcoa y Vizcaya.

Encuentro que se repite cada año y que en esta ocasión convocó a más de 250 personas, unidas y envueltas en un anillo mágico -El Camino de Santiago-, dentro del cual saborearon su amistad.

Un pasco de claro sabor montañero, y cuya dificultad se encontraba en su longitud, su desnivel y en el barro que había como consecuencia de las últimas lluvias. Lo recorrimos desde Cegama hasta la cueva de San Adrián junto a los amigos de Vizcaya.

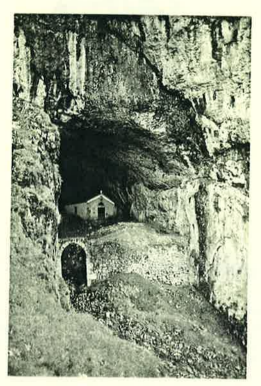
Congregó a todos una Misa, donde la participación fue muy hermosa.

Las oraciones, los cantos, las peticiones, sonaron en aquellos roquedos de tal manera que dieron la sensación que sucedía "algo": un encuentro fraternal.



### Punto de Encuentro

Terminada la Misa emergió una gran fiesta. El acordeón, la trikititxa. los cantos, hicieron posible que todo se deslizara con mucha alegría. Comiendo y bebiendo, aquello con lo que nos obsequiaron los amigos de Álava, dio lugar a recrearse, divertirse e incluso desahogarse bailando "a lo suelto".



Después de la despedida, abandonamos el cresterío rocoso de San Adrián, para acabar nuestras viandas tranquilamente junto a un caserío-bar.

# Santiago Apóstol



La crmita de Santiagomendi en lo alto de una colina, alzándose por encima de la ancha vega que se extiende entre Hernani, Ergobia, Astigarraga y San Sebastián, fue el lugar donde acudimos para celebrar la festividad del Apóstol Santiago.

Asistimos a una Misa que desde época inmemorial se viene celebrando en esta ermita. Nos unimos al pueblo de Astigarraga y a su párroco para, con nuestra presencia, dar mayor realce, si cabe, a los actos.

# Santiago Apóstol

Una comida entre socios constituyó el más agradable esparcimiento. Dejamos pasar unas horas conversando, comiendo, saboreando la amistad...

Para finalizar la fiesta, se llevó a cabo el rito de imposición de vieiras a aquellos socios que peregrinaron el año anterior.

#### Allí estuvieron:

Juan
Ramón
José Luis
Ignacio
Maite
José María
Juan María
Eusebio
Valentín
Javier
José Manuel
Sonia
Luis
Txema
Gema

María Ángeles
Juan
Begoña
José María
Esther
Ángel
Juan Bautista
José María
María Victoria
Jesús María
Raúl
Joaquín
Pepi
Pilar
Fernando

Y una reflexión final. Cuando nos reunimos en Su nombre, ¿nos sirve para reavivar nuestra fe?

# Hospitaleros

### Comprometidos con el servicio



Roncesvalles (23)



San Juan de Ortega (4)



Los Arcos (2)



Burgos (2)

# Hospitaleros Comprometidos con el servicio



ESTAMOS CONVENCIDOS DE QUE SÓLO SALEN BIEN LAS COSAS QUE SE HACEN CON PASIÓN.

TENEMOS QUE DESCUBRIR EL VALOR DE LO QUE HACEMOS, PARA QUE ESTE ÁRBOL DE LA HOSPITALIDAD CREZCA.

Hoy vamos a tratar sobre una de las ermitas más conocidas por los miembros de nuestra Asociación, cual es la ermita de Santiago, que se encuentra en la cima del monte de su mismo nombre en Astigarraga.

La ermita es un gran edificio rectangular, con una capilla de unos 20 metros de largo y 10 metros de ancho.

Por un documento de 1665 sabemos que tenía cuatro altares: el central, uno a cada lado y otro lateral. Hoy sólo queda el primero. En la parte central, retablo con bajorrelieve de Santiago Matamoros. En la parte superior, un friso con cabezas de angelotes, y sobre él, una talla de San Sebastián a la derecha y un San Roque a la izquierda, las dos figuras entre columnas corintias de fuste estriado; entre ellas, un Cristo franqueado por San Juan y la Virgen María.

Presidía el altar una preciosa talla de Santiago Peregrino con bordón y bastón, pieza de alabastro del siglo XIII de 39 cms de altura y desde 1991 lo preside una copia, ya que el original se expone en el Museo Diocesano de San Sebastián.

Excavaciones arqueológicas, realizadas por la Sociedad de Ciencias Aranzadi cerca de la ermita, han dado como resultado la aparición de restos de la Edad de Hierro.

La primera mención histórica de la Ermita de Santiago de Astigarraga nos remonta al año 1525.

En un documento de 1623 podemos leer:

"... mui cerca del pueblo está una hermita de santiago y es tan devota q. por tradición antigua se cree que el mismo santiago apóstol patrón de españa estubo alla y ay vestigios e insignias dello en cada piedra alrededor de la dha, hermita porque todas las piedras están llenas de conchas y aun bordones y es de tanta devoción de dha. hermita y la q. al santo tienen q. acuden a ella mucha gente y en ella está fundado una cofradía donde se dizen misas cada mes y en toda la memoria q. a avdio y ai de la dha. hermita sea acostumbrado hazer una procesión el propio día de santiago desde la parrochia de la dha. tierra a la cha. hermita a donde acuden el bicario y beneficiados y el pueblo todo y otras gentes que acuden de diferentes partes por la gran devoción q. tienen al dho. Santo y su hermita y allí se dize misa cantada con sermón y en las solemnidades posibles y la gente haze sus limosnas a la cha. hermita y hecho esto buelbe la dha. procesión a la dha. parroquia donde se acostumbrado y acostumbra dezir primero la misa parrochial y esta costumbre se a observado y guardado y se observa y guarda inviolablemente en todo el dho. tiempo inmemorial..."

Por supuesto, las "conchas y bordones" a que alude el texto son fósiles de la clase belemnites (en forma de bastón) y "pecten aequivalvis" (concha de peregrino). Los vecinos de la zona les llamaban "mandoperrak" (herraduras de mulo) ¿se referirán a las del mulo en que vino Santiago?

En esta ermita solía haber ermitaño, dado su situación de aislamiento, no propio para que allí viviera una mujer o serora.

Fray Juan de Alegría aparece en 1591 como ermitaño, y a su muerte en 1607 le sustituye Miguel de Plaza, a quien se autoriza quedarse con las limosnas que recoja los tres días de jubileo: Santiago, Pascua de Mayo y Pascua de Resurección, que solía rondar lo recogido en cada uno de estos días en unos seis ducados.

En el apartado de obras, destacaremos las realizadas en 1599, cuando los patronos de la ermita nombran a Joan de Acaldegui, escultor vecino de Rentería, para que confeccionara el retablo central en madera de nogal, con figuras de 9 codos de alto (3,76 m) y 3,5 de ancho (1,46 m). Aunque el compromiso inicial establecía que una vez finalizado, el día de San Juan del año 1600, se le abonarían 100 ducados en cuatro plazos, el resultado mejoró lo proyectado y se valoró en 150 ducados. Unos años después, el 1605, Catalina de Goicoechea, serora de la parroquia de Astigarraga, dejó en su testamento 4 ducados para ayudar en su doradura.

En cuanto a la casa seroral, adosada a la ermita, aparece ya arrendada como caserío el año 1800 por 22 reales anuales. El arrrandatario debía cuidar la ermita y atender el culto, así como disponer la habitación principal para que en ella comieran los concejales por Santiago y el terder día de Pascua, ocasiones ambas en que se oficiaban solemnes misas en la ermita.

Estamos en el 8 de marzo de 1835 cuando la villa de Astigarraga vende la casa seroral a José María de Arrieta, vecino de ella, en 8500 reales de vellón. Desde 1985 es un albergue municipal.

Sufrió la ermita grandes daños durante las guerras carlistas. Durante la guerra civil en 1936 se estuvo viviendo en el interior del templo.

En 1923 se restauró por suscripción popular y en 1991 se efectuaron obras con la colaboración de la Diputación Foral de Guipúzcoa.

Actualmente la misa del día de Santiago, 25 de julio, se celebra a mediodía. Canta el coro parroquial y la ermita se llena a rebosar. A la salida, los txistularis animan el ambiente mientras los romeros adquieren chorizo cocido, rosquillas y vino en los puestos. Continúa la fiesta en el casco de Astigarraga.



Se hacían rogativas "errogatibak" a la ermita en caso de sequía "aize txarra" y tras la misa se bendecía a los cuatro puntos cardinales o "kunjura". La última vez que se subió en rogativas fue hacía 1970.

# Vivencias de una peregrina

Tengo 63 años. Nunca había pasado por mi imaginación caminar hasta Santiago, sin embargo hace tres años lo hice por primera vez para acompañar a mi marido, por no dejarle ir solo. Me causó una impresión que ha marcado mi vida.

Para mí el Camino ha significado una experiencia muy difícil de olvidar. No hay día que no venga a mi mente el recuerdo de todo lo vivido a lo largo de tantos días, en mis tres años de peregrina.

He sido feliz, muy feliz, como nunca lo hubiera soñado, a pesar de la lluvia, del viento, del frío, del calor o del cansancio que a veces me han acompañado. Pero esa Luz que nos atrae como un imán hacia Santiago hace que los pasos que vamos dando sean, a lo largo de los días, cada vez más entrañables.

La primera vez que llegué a Villafranca, al hablar con Jato me dijo que aún no había encontrado la LUZ y que debería repetir el Camino. ¡Qué razón tenía!

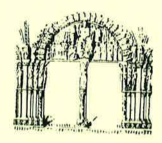
Muchos de mis amigos no me comprenden. Estas Navidades he recibido felicitaciones tan emotivas de "compañeros de fatigas" que se me llenaban los ojos de lágrimas. Se las he enseñado y han enmudecido.

Este año conocí a Javier, un joven extremeño, de una sensibilidad exquisita. Para él las "piedras" eran libros abiertos. ¡Cómo interpretaba los pórticos y retablos de las iglesias! ¡qué maravilla! Con frecuencia se quedaba ante ellos a meditar. Mi marido y yo esperamos que nos visite este verano.

# Vivencias de una peregrina

El año anterior fue Luis, madrileño, quien, al cabo de muchos días de caminar juntos, me abrió su corazón. Nos despedimos en la plaza del Obradoiro con lágrimas en los ojos y un fuerte abrazo.

Mi llegada a Santiago es siempre muy emotiva. ¡Por fin estoy ante la meta soñada! Se me encoje el corazón, dejo de hablar y me pongo a rezar emocionada y feliz. ¡Muy feliz!



Sabemos que el Camino hay que seguir viviéndolo a lo largo de todo el año. Eso, al menos para mí, es dificil, muy dificil. Llegamos a nuestras casas y las obligaciones nos absorven. No nos queda tiempo para pensar, meditar, rezar... todo lo realmente hermoso que nos llena el alma. Tendré que esforzarme por conseguirlo.

El Camino me ha atrapado de una forma afectiva, cariflosa, alegre... ¿he cambiado? ¿soy mejor? No lo sé. Espero que sí. Dios lo quiera.

Begoña Campo (socio nº 353)



Estas páginas, a falta de contenido, inspiran un silencio profundo y una tranquilidad completa. "En verdad, en verdad os digo que, si el grano de trigo no cae en la tierra y muere, quedará solo; pero si muere, llevará mucho fruto"

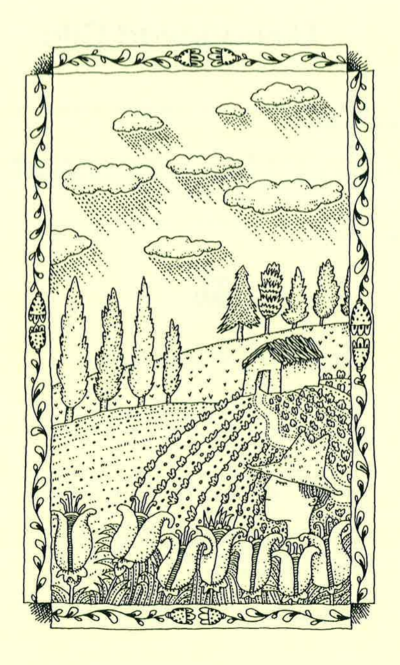
San Juan, 12, 24-25



Aquí tienes un grano de trigo

Como bajan la lluvia y la nieve de lo alto del cielo y no vuelven allá sin haber regado y fecundado la tierra y haber hecho germinar las plantas, dando simiente al sembrador y pan al que lo come, así es Mi Palabra que sale de Mi Boca; no regresa a Mí sin producir efecto, sin haber ejecutado Mi Voluntad y cumplido mis designios.

Isaías, LV, 10-11



El Bhagavad Gita no es tan sólo un monumento literario, un tesoro de poesía y elocuencia.

Es una esencia de las Vedas y de todas las Escrituras Sagradas, la síntesis de su doctrina, la suprema filosofía de una antigüedad remota, un tratado de Yoga o unión mística con la Divinidad.

Se afirma "que lo más probable es que sea previamente al siglo III antes de Cristo".



#### Yoga del Conocimiento

Te lamentas por lo que no debieras lamentarte, si bien sensatas son tus palabras. El sabio no se angustia por los vivos ni por los muertos, pues vida y muerte se desvanecen.

Del mundo de los sentidos procede el calor y el frío, el placer y el dolor: son efimeros y transitorios, van y vienen. Sobreponte a ellos con valentía.

Porque de igual manera que todo cuanto ha nacido debe morir, así también todo lo que ha muerto debe infaliblemente renacer. No te apesadumbres pues, por lo inevitable.

Siendo el Espíritu sempiterno e indestructible, no puede recibir el menor daño. Así, no te aflijas por ninguna criatura viviente.

#### Yoga de la Acción

En realidad nadie permanece inactivo ni por un momento siquiera, pues todo hombre, aun a despecho suyo, se ve impelido a obrar por las cualidades nacidas de su naturaleza material.

Por el contrario, hállase en el acertado camino quien, después de subyugar sus sentidos, se consagra a la acción, sin interesarse por el resultado.

Cumple, pues con tus deberes; la acción es superior a la inacción. Sumido en la inacción ni siquiera podrías atender el sustento de tu cuerpo.

Así como el ignorante ejecuta sus actos aguijoneado tan sólo por el interés, el sabio debe obrar con toda abnegación, y sin otro deseo que el bien del mundo.



#### Yoga de la Renuncia

Tanto la renuncia de las obras como el Yoga de acción conducen a la beatitud suprema; pero de estos dos medios el último es preferible al primero.

Quien obra desechando todo apego y ofreciendo a Brahman todos sus actos, no contrae mancha de pecado, de igual manera que la hoja de loto surge nítida del seno de las aguas.

Aquel que en este mundo, antes de librarse del cuerpo, puede resistir los impulsos del deseo y de la pasión, alcanza la unión espiritual y vive dichoso.

Reconociéndome como el Gezador de los sacrificios y de las austeridades, como Soberano Señor de los mundos, y Amigo de todos los seres, me encamino hacia la Paz inefable.



#### Yoga del Autodominio

Para el asceta que desea alcanzar el Yoga, hase declarado que la acción es el medio; mientras que para aquel que ya lo ha alcanzado, el medio es el reposo o la renuncia de la acción.

Aquel cuya alma hállase en paz, se mantiene inmutable en medio del calor y del frío, de los goces y de los pesares, así como en el honor y en la afrenda.

Pero la práctica del Yoga, no es para aquel que come en exceso o ayuna en demasía; ni tampoco para quien acostumbra a dormir demasiado o se entrega a prolongadas vigilias.

Aquel que Me ve en todas las cosas, y en Mí ve todas las cosas, nunca se hallará por Mí abandonado, ni él me abandonará jamás.

#### Yoga del Soberano Conocimiento

Soy el camino y el Maestro que en silencio vigila; soy tu amigo y tu refugio, así como tu morada de paz. Soy el principio, medio y fin de todas las cosas: su semilla de Eternidad, su Tesoro supremo.

A quienes me adoran con pureza de alma y viven siempre en armonía, les aumento lo que poseen y les otorgo aquello de que carecen.

Cualquier cosa, pues, que hagas, cualquier alimento que comas, cualquier abjeto que ofrezcas en sacrificio, cualquier limosna que des, cualquier mortificación a que te sometas, hazlo como ofrenda a Mí.

Fija a Mí tu pensamiento, póstrate ante Mí, adórame y ofréceme tu sacrificio. Unido de corazón conmigo y considerándome como la meta suprema vendrás a Mí.



### Sobre "El Padre Nuestro"

"Nuestro pan, que es sobrenatural, dánoslo hoy."

Cristo es nuestro pan. No podemos pedirlo sino para el momento presente. Pues siempre está ahí, en la puerta de nuestra alma; quiere entrar pero no fuerza el consentimiento; si se lo damos, entra; si no, se va de inmediato.

No podemos comprometer hoy nuestra voluntad de mañana, no podemos hacer hoy un pacto con él para que mañana se encuentre en nosotros a pesar nuestro. El consentimiento a su presencia es lo mismo que su presencia; es un acto y no puede ser sino actual. No nos ha sido dada una voluntad susceptible de aplicarse al porvenir. Todo lo que es nuestra voluntad no es eficaz, es imaginario. La parte de la voluntad que es eficaz lo es de forma inmediata; su eficacia no es distinta de ella misma. La parte de la voluntad no es el esfuerzo que se proyecta hacia el porvenir, sino el consentimiento, el sí del matrimonio. Un sí pronunciado en y para el instante presente, pero pronunciado como palabra eterna, pues es el consentimiento a la unión con Cristo con la parte eterna de nuestra alma.

Tenemos necesidad de pan.

Somos seres que tomamos continuamente nuestra energía del exterior, pues a medida que la recibimos la agotamos con nuestros esfuerzos. Si nuestra energía no es continuamente renovada, nos quedamos sin fuerzas y somos incapaces de cualquier movimiento. Aparte de la comida propiamente dicha, en el sentido literal del término, todo lo que genere un estimulo es para nosotros fuente de energía.

### Sobre "El Padre Nuestro"

El dinero, el progreso, la consideración, las recompensas, la celebridad, el poder, los seres queridos, todo lo que estimula nuestra capacidad de actuar es como el pan.

Si una de estas expresiones del apego penetra bastante profundamente en nosotros, llegando hasta las raíces vitales de la existencia carnal, la privación puede herirnos e incluso hacernos morir. Es lo que se llama morir de pena; es como morir de hambre.

Todos estos objetos de apego constituyen, con el alimento propiamente dicho, el pan de este mundo. Depende enteramente de las circunstancias que le demos nuestro acuerdo o lo rechacemos.

No debemos pedir nada respecto a las circunstancias, salvo que sean conformes a la voluntad de Dios. No debemos pedir el pan de este mundo.

Hay una energía trascendente cuya fuente está en el Cielo y se derrama sobre nosotros desde el momento en que la descamos. Es realmente una energía y actúa por mediación del alma y el cuerpo.

Debemos pedir este alimento. En el momento en que lo pedimos y por el hecho mismo de pedirlo, sabemos que Dios nos lo quiere dar. No debemos aceptar el estar un sólo día sin él; pues cuando las energías terrestres son las únicas en alimentar nuestro actos, no podemos hacer y pensar más que el mal.

Simone Weil

Desde la Primavera del año 91 -Boletín número 5- figura en las portadas.

Camina, de forma ascendente, sobre un prado esmaltado de flores.

Vestido con manto rayado, largo, sin mangas, suelto...

En su mano derecha porta un palo del que penden una calabaza y un diminuto equipaje.

No quiere peso que le embarace ni estorbe.

Va con los brazos abiertos hacia delante en actitud receptiva.

Su rostro refleja una abundante paz interior.

Trata de subir hasta la cumbre del monte, al estado perfecto. Conoce la dulce ruta que le llevará a su Amado.

Viajero enamorado, su espíritu angélico vive un clima estelar en el regazo de Dios y con la gracia de su presencia.

Va al paso de Dios.



Peregrino Angélico

#### Estella

Lo que debió de ser una modesta ermita medieval, actualmente es la Basílica del Puy.

De forma estrellada, que se repite en la cubierta, decoración y mobiliario, y que alude a las estrellas que propiciaron el descubrimiento milagroso de la imagen de la Virgen del Puy hacia el año 1080.

La imagen de la Virgen es gótica de madera policromada forrada de plata. Data del siglo XIII.

Su altar de mármol y su baldaquino muestran a la Madre y el Niño de forma esbelta. Sus rostros expresan una gran dulzura.

Las vidrieras con alusiones a las letanías, traspasan una luz que ayuda a contemplar a la Virgen del Puy como Reina y Señora.

La arraigada devoción que Estella tiene a su Virgen, la ofrece a los hombres que caminan hacia la tumba del Apóstol.

Peregrino, María es mano amiga que ayuda a encontrarse con las huellas de Dios en Camino, no lo olvides nunca.



NTRA. SRA DEL PUY DE ESTELLA

Nuestra Señora del Puy

#### Logroño

En la iglesia de Santiago y en su retablo mayor se encuentra Nuestra Señora de la Esperanza.

La Virgen con el Niño sobre sus rodillas es bellísima, de semblanza maternal, sonriente y benevolente.

Con respecto a la antigüedad de la talla, se remonta al siglo XIII, lo que significa que ya era venerada en otra iglesia, desaparecida por causa de un incendio.

Alcaldesa mayor porta su simbólico bastón de mando.

Colocada bajo la advocación de La Esperanza, la Virgen María puede ser garantía de esa esperanza en la que vivimos confiados.

Nuestra Señora de la Esperanza, en nuestras alegrías sé nuestro reconocimiento. En nuestras penas e inquietudes del Camino sé nuestro apoyo.



Nuestra Señora de la Esperanza

#### . Nájera

Ya no tenemos el templo románico del año 1052, pero el actual que data del siglo XV llama la atención por su esbeltez y su figura.

En su interior nos encontramos ante una joya de la imaginería medieval.

María es presentada como Reina y Madre. Facciones del rostro, gesto, manos, vestimenta, todo expresa rara elegancia.

Con la mirada dulce y su mano izquierda apretando amorosamente a su Hijo.

La figura del Niño reviste misterioso significado al presentarse de cdad crecida y bendiciendo a la vez que sentado en las rodillas de su Madre.

La imagen es de madera, tallada sólo de frente.

Fieles a la práctica de tantos aflos, hagamos nuestra la plegaria que comenzaba diciendo:

"Bendigo tu nombre Santo Mi Real Santa María..."



Santa María la Real

#### Burgos

La catedral es de grandes proporciones. Uno de los templos más bellos y representativos del país. Gótica, sus obras se iniciaron en el año 1221.

María está ahí, en el más suntuoso edificio, lleno de arte.

Pero sale a nuestro encuentro en el centro del retablo como Santa María la Mayor.

Hermosa escultura de gusto hispano-flamenco, del año 1464, adornada con aplicaciones de platería.

Sedente, con el Niño sobre su rodilla izquierda es una fina escultura que espera nuestra visita.

Junto a María, el hombre se siente a gusto, seguro de su amparo, comprensión y ayuda.

Acércate, peregrino, no tanto para poder contemplar de cerca a Santa María la Mayor, sino para que ella vea que nos hemos detenido en nuestro Camino para mostrarle nuestra fidelidad.



Santa María la Mayor

La Ternura ilumina al ser. Es como una luz de primavera despertando a la fronda de un sotobosque, esa luz tan finamente difusa que trae aparejada toda la esperanza de savia.

La Ternura no se aprende, existe en uno mismo o no existe. Si existe en estado latente, pude desarrollarse como una llama en la que nuestr Amor avanza libre y fuerte. No es una cualidad que uno se otorgue, sino un estado que se ofrece.

La Ternura, que es la gracia del alma, es silenciosa en sus ecos y, si se expresa mediante el lenguaje, lo hace con la voz del corazón.

La Ternura es el alma que acaricia. Su virtud es feminizar el Amor. Promulga toda la felicidad posible. Su ejercicio permite olvidar la idea que nos hacemos de lo que somos.

Un hombre sin Ternura es como un bosque sin pájaros.

Mario Mercier





Los Ángeles sí existen